

دانشگاه آزاد اسلامي

واحد كرج

# دانشكده الهيات و ادبيات عرب

**جهت دريافت درجه كارشناسي ارشد M.A**

**رشته** فلسفه و كلام اسلامي

عنوان :

**روان‌شناسي و دين، بررسی تئوری ها، تجارب دینی و نگاه نقادانه به این موضوع**

استاد راهنما :

استاد مشاور :

نگارش :

|  |
| --- |
| چكيده  |
| **مقدمه** ……………………………………………………………………………… 1 |
| فصل اول |
|  رابطه روانشناسي و دين ……………………………………………………… 11 |
|  تعريف دين …………………………………………………………………… 15 |
|  بررسي تئوريهاي روانشناسانة دين ………………………………………… 21 |
|  ـ تئوري تحولي پياژه ……………………………………………………… 22 |
|  ـ تئوري اريكسون …………………………………………………………. 25 |
|  ـ آلپورت …………………………………………………………………… 27 |
|  ـ يونگ ……………………………………………………………………… 30 |
|  ـ هيوم ……………………………………………………………………….. 35 |
|  ـ فرويد ……………………………………………………………………… 42 |
|  علل گرايش به دين …………………………………………………… 47 |
|  پيامدهاي گرايش به دين ……………………………………………… 50 |
|  ـ جيمز………………………………………………………………………… 51 |
|  |
|  تجربة‌ ديني …………………………………………………………………… 59 |
|  تعارض علم و دين …………………………………………………………… 60 |
|  كثرت‌گرايي ديني …………………………………………………………… 68 |
| فصل دوم |
|  تعريف تجربة ديني …………………………………………………………… 76 |
|  پيشينة تاريخي تجربة ديني ………………………………………………… 79 |
|  اقسام تجربة ديني …………………………………………………………… 83 |
|  ديدگاههاي مختلف در مورد انواع تجربه‌هاي ديني ……………………… 86 |
|  ـ تجربة ديني نوعي احساس است ……………………………………… 86 |
|  ـ تجربة‌ ديني نوعي تجربة مبتني بر ادراك حسي است ……………… 95 |
|  ـ تجربة ديني ارائه نوعي تبيين مافوق طبيعي است …………………… 98 |
|  نمونه‌هاي تجربة ديني ……………………………………………………… 104 |
|  آيا تجربه‌هاي ديني هستة مشتركي دارند ………………………………… 118 |
|  تجربه‌هاي عرفاني …………………………………………………………… 120 |
|  ـ آيا تجارب عرفاني معرفت‌زا است …………………………………… 131 |
|  |
|  آيا تجربة‌ ديني مي‌تواند اعتقاد ديني را توجيه كند ……………………… 135 |
| **فصل سوم**  |
|  نگاهي نقادانه به موضوع …………………………………………………… 149 |
|  ـ تقدم شرك بر يكتا پرستي……………………………………………… 164 |
|  ـ موهوم پنداري باورهاي ديني ………………………………………… 165 |
|  ـ گناه نخستين……………………………………………………………… 166 |
|  ـ خداي پدرگونه ………………………………………………………… 167 |
|  ـ مفهوم جنسيت ………………………………………………………… 168 |
|  ـ تعميم ناروا ……………………………………………………………… 170 |
| **فهرست منابع و مآخذ (فارسي)** ………………………………………… 180 |
| **فهرست منابع و مآخذ (انگليسي)** ……………………………………… 184 |
| **چكيده انگليسي**……………………………………………………………… 185  |

# چكيده

روان‌شناسي دين ، بررسي مسئله دين است از جنبه دروني و فرديِ آن . اين گستره سعي مي كند با تحليل رواني انسان ( از طريق روان‌شناسي ) ، ريشة پيدايش دين و همين‌طور پيامدهاي اين گرايش را مورد مطالعه قرار دهد. در اين باب ، نظريه هاي موافق و مخالف بسياري ارائه شده است .

علل و انگيزه هاي بروز ديدگاه روان‌شناسانه دين ، سير تاريخي آن ، تئوري‌ها و نظريه هاي قابل توجه در اين زمينه ، همچنين پيامدهاي تبيين شخصي و رواني دين كه از مهم‌ترين آنها مي توان به پلوراليسم ديني اشاره كرد ، درفصل اول اين رساله مورد مداقه قرار گرفته است .

از مهم‌ترين و محوري ترين مسائل مورد بحث در روان‌شناسي دين ، مي‌توان از بحث ‘تجربه ديني’ نام برد كه به عنوان گوهر و اساس اين ديدگاه ،‌ مورد توجه و دقت نظر متفكرين ،‌ متألهان و همچنين روان‌شناسان قرار گرفته است . يكي از مهم‌ترين فرضيه هاي مورد بررسي در اين مبحث ، معرفت ‌زايي تجربيات ديني است و اينكه آيا تجربه ديني مي‌تواند از لحاظ معرفت‌شناسي ، عينيت داشته باشند ؟

بيان نظريات مختلف در مورد اين مسئله ، كه در فصل دوم به آنها اشاره شده ، تا حدودي اظهار نظر در مورد آن را آسان مي‌نمايد .

نقد و بررسي موضوع نيز ، همراه با بيان نظرات متفكرين معاصر و نتيجه گيري كلي از بحث ، اجمالاً‌ در فصل پاياني رساله آمده است .

ما حصل بحث :

ـ روان‌شناسي دين ، نگاهي دروني ، رواني و فردي به دين است ، بدون در نظر گرفتن جنبه هاي اجتماعي ، فرهنگي و … آن .

ـ تبيين شخصي و دروني دين ، از بسياري از تعارضات ميان عقايد ديني و ساير ابعاد زندگي جلوگيري كرده و خواه و ناخواه ،‌ اصطكاك هميشگي ميان دين و علم را
 از بين مي‌ برد.

ـ از طريق ارجاع تجربيات شخصي و فردي به پيش فرض‌هاي ديني و زمينه هاي مذهبي افراد ، تجربيات ديني قابل تعريف بوده و به عنوان مهم‌ترين عامل تحويل دين به روان‌شناسي ، مورد بررسي و دقت نظر قرار مي گيرد .

ـ تجربيات ديني از لحاظ معرفت شناسي مي توانند عينيت داشته باشند و اعتقادآور باشند ( اما فقط براي صاحب تجربه و نه ناظران ، بلكه براي ناظران خارجي ، تنها جنبه آشنايي دارد )

ـ از بارزترين نتايج تبيين و تفسير دروني و فردي دين ، اعتقاد به پلوراليسم ديني
 ( كثرت گرايي ديني ) است كه امروزه با گسترش اين روند در جوامع غربي ، حقانيت مكاتب توحيدي و اعتقاد به صراط مستقيمي واحد ، به زير سؤال رفته و تا حدودي تضعيف شده است .

ـ دين از طريق تجربه دروني و شخصي قابل ادراك است ، و اين ادراك بر اساس فطرت كمال‌جوي انسان و طبيعت وي استوار است .

ـ تجربيات ديني در صورت عينيت يافتن ، مي تواند معرفت زايي كرده و اعتقادات ديني را توجيه نمايند؛ اما اين مسئله در مورد شخص تجربه كننده صادق مي باشد و براي شخص ناظر هيچ الزام و ضرورتي ، براي اعتقاد از طريق تجربه ديني وجود ندارد.